
Francs-maçons : Enquête sur les
maîtres du secret

ÉCRIT PAR LA RÉDACTION
22 février 2013

https://lecourrierdeguadeloupe20260209091537.staging2.ydu.fr/enquete-sur-les-maitres-du-secret/
https://lecourrierdeguadeloupe20260209091537.staging2.ydu.fr/enquete-sur-les-maitres-du-secret/


FRANCS-MAÇONS

L’année maçonnique démarre le 1er mars prochain mais sous des augures



bien inquiétants. Car si depuis 2006 le nombre de membres a doublé, la
crise  qui  traverse  l’institution  a  provoqué un  certain  dégoût  chez  les
nouveaux  membres.  Quand  la  mystique  est  mitée  de  tous  les  côtés,
enquête au cœur du secret.

En termes de franc-maçonnerie, la Guadeloupe vit sur le même rythme
que  la  France.  Toutes  les  obédiences  régulières  ont  leurs  antennes
antillaises, le Grand orient de France (GODF), la Grande loge de France
(GLF), la Grande Loge Mixte de France (GLMF), la Grande loge mixte et
universelle (GLMU), la Grande loge féminine de France (GLFF), la Grande
loge traditionnelle et symbolique opéra (GLTSO), la Grande loge nationale
de France (GLNF), la Grande loge de Memphis et Misraïm, le GLAM, et le
Droit humain (DH). On estime aujourd’hui – car les chiffres sont pour le
moins difficiles à obtenir – qu’il y aurait près de 2000 francs-maçons en
Guadeloupe  issus  d’un  éventail  de  milieux  socioprofessionnels.  Ces
membres se répartissent dans ce qu’on considère comme les trois piliers
principaux de la franc-maçonnerie que sont le GODF, la GLNF et la GLF.
La GLNF à elle seule regroupe deux cents membres séparés en huit loges,
basées – comme la majeure partie des loges maçonniques – à Basse-Terre,
à Pointe-à-Pitre et à Saint-Martin. Certaines sont d’ailleurs très anciennes,
telle que la loge des Élus de l’Occident à Basse-Terre qui vient de fêter ses
cent  cinquante  ans  d’activité.  Le  maître  mot  de  l’organisation  est  le
silence. Loin d’être une secte – même si cette culture de la symbolique peu
prêter à confusion – c’est une société qui se veut discrète et secrète. En
revanche,  contrairement  à  l’idée  communément  répandue,  la  franc-
maçonnerie n’est pas un seul corps avançant d’un même pas. Il  n’y a
normalement pas de passerelles entre les obédiences, chacune travaillant
avec les rites correspondant à sa philosophie. La Grande Loge Nationale
de France par exemple est une institution catholique. Ses membres ont
l’obligation de croire en Dieu et les rites sont beaucoup moins ésotériques
que  dans  les  obédiences  laïques  ou  athées  telles  que  le  GODF.  Elle
travaille sur un plan plus philosophique et spirituel. Alors que le GODF,
athée, se focalise sur la cité et travaille sur des lois, le chômage, toutes les
préoccupations de la vie ” profane ” c’est-à-dire non initiée. Cependant,
sur un territoire aussi réduit que la Guadeloupe, les contacts bien que non
souhaités, est inévitable. Le risque est renforcé par le profil des membres
car  très  souvent  issus  des  professions  libérales,  de  la  police,  de  la



préfectorale et des milieux politiques. Peu de frères appartiennent à la
classe moyenne, même si de petits corps de métiers peuvent encore être
représentés.

 

GUERRES ET SPIRITUALITÉS

La spiritualité à la botte de l’influence dilemme de la franc-
maçonnerie

“Chez les francs-maçons, il y a deux types d’adhérents : ceux qui sont là
pour les cartes de visite et ceux qui sont là pour la spiritualité”. Cette
phrase  décrit  parfaitement  la  dichotomie  qui  caractérise  la  franc-
maçonnerie.

Quand  on  interroge  les  francs-maçons,  tous  disent  à  quel  point  leur
initiation est vécue comme un développement personnel, combien ils sont
ravis de travailler à « polir leur pierre brute » grâce aux rites et aux
travaux d’ateliers qui sont menés sur la vie profane ou sur la spiritualité.
Finalement,  le  franc-maçon moderne veut  substituer  à  la  construction
physique  d’édifices  de  ses  ancêtres,  la  construction  métaphysique  de
l’esprit. Les termes sont d’ailleurs restés les mêmes que dans le bâtiment,
dans le pur respect de la tradition maçonnique. Aussi, ce travail intérieur
basé sur  l’humilité  et  la  modestie  s’acquiert  par  la  mise  en place de
planches et de morceaux d’architecture. Or, conçu avant tout comme un
énorme réseau d’influence avec à la clé, l’accès à certains privilèges, le
développement personnel dont on ne cesse de parler semble tout à fait
annexe. Pour aller plus loin, l’esprit même de la franc-maçonnerie favorise
ces comportements. Au sein d’une obédience et d’une loge, les membres
sont tous frères et unis. Ce postulat implique aussi une égalité entre tous
au sein du temple. Les charges de la vie « profane » aussi lourdes soient-
elles ne sont pas considérées.  Cependant,  quand le petit  fonctionnaire
côtoie  régulièrement  un  maire,  un  directeur  financier,  ou  même  un
président, comment peut-il faire totale abstraction des avantages qu’une
telle fraternité pourrait lui apporter ? La mission semble bien difficile et la
tentation de sortir la carte de visite devient quasi-irrésistible. La tendance
semble si répandue que certains corps de métiers tels que les magistrats



ou les juges, se tiennent souvent à part dans les réunions car très, voire
trop, prisés par les fous de la carte de visite.

 

BATAILLE D’EGO

Cain et Abel : dans la Bible comme au temple, les frères se
déchirent

Au sein  de  la  franc-maçonnerie  la  cohabitation  entre  frères  n’est  pas
toujours un long fleuve tranquille. Les tensions et les dissensions sont
monnaie courante, car si ceux qui veulent acquérir de l’influence dans la
vie grâce à la franc-maçonnerie sont nombreux, il en va de même pour
ceux qui veulent le pouvoir au sein même de l’obédience. En temps normal
et dans l’idéal, dans la loge bleue divisée en trois niveaux – apprentis,
compagnons et maître – les anciens sont censés guider les plus jeunes
dans leur développement personnel et leur recherche de la vérité pour
qu’il puisse accéder à la Lumière, but ultime de leur parcours initiatique.
Cependant, cette tâche tend à passer au second plan et le temple devient
le théâtre de menus ou grands abus de pouvoir entre frères, qui, ajoutés à
des différences de point de vue peuvent conduire à de véritables guerres
de tranchées. ” Finalement, nous ne sommes que des humains ” dira une
des membres.  Les murs du temple semblent parfois  bien en peine de
contenir cette bataille d’ego surdimensionnés. Cela se traduit bien souvent
par le blocage d’un membre à un certain stade de son évolution. En cela,
le silence imposé pendant les tenues à l’apprenti est bien utile pour lui
faire prendre conscience de sa place dans la fraternité, et cela même si
dans la  vie,  il  est  un ministre influent du gouvernement.  La direction
d’atelier, détentrice de certains privilèges tels que les voyages, l’influence
au sein des obédiences ou même l’accès à l’argent est cause de tensions
capables  de  détruire  des  liens  entre  frères  de  longue  date.  Cette
ambiance,  parfois digne des complots des Borgia tend à dégoûter des
jeunes initiés dont l’adhésion était motivée par une quête personnelle. Ils
sont pris en étau au sein de vastes luttes d’influence. Ce schéma fait
planer une réelle morosité dans la franc-maçonnerie en Guadeloupe tout
comme en France.



 

Y’A DE L’EAU DANS LE CIMENT

Cette franc-maçonnerie taboue

Bien que société secrète et discrète, la franc-maçonnerie accepte toutefois
de communiquer  avec  le  monde profane,  mais  le  tient  tout  de  même
éloigné de ses casseroles.

Quartier du morne la loge, à Pointe-
à-Pitre

Au-delà du vernis de respectabilité et d’accomplissement de soi, il est clair
que les déçus de la franc-maçonnerie existent. Là encore, ils prennent
deux natures différentes. D’un côté ceux qui décident de couper tout lien
avec  la  loge  puis  ceux  qui  décident  de  créer  leur  propre  obédience.
Toutefois, si les obédiences se multiplient, pour qu’elles soient reconnues
par les autres, il faut qu’elles s’appuient sur ce que l’on peut considérer
comme  la  colonne  vertébrale  de  la  maçonnerie  :  la  Constitution
d’Anderson qui regroupe un ensemble de règles morales et pratiques qui
définissent  la  franc-maçonnerie.  Quand  une  obédience  garde  ce  fil
directeur, on parle d’une obédience régulière et reconnue. Mais quid de



celles qui ne reconnaissent pas ce pacte ? Car de la voix de certains
francs-maçons, ces obédiences existeraient. Pour la plupart, elles seraient
composées de ceux qui sont plus intéressés par le développement exclusif
de leur cercle d’influence que par une vraie quête intérieure. Cependant,
ces obédiences restent différentes des fraternelles, qui, elles, regroupent
des frères toutes obédiences appartenant à un même niveau social ou un
même corps de métier. Dans leurs tenues, il est plus question de business
que d’accès à une vérité ou à la Lumière. La différence ? Ce code moral de
la franc-maçonnerie qui implique qu’on ne puisse pas couvrir les frasques
d’un frère peu importe leur gravité.

 

UN PEU D’HISTOIRE

Frères de Guadeloupe : un humanisme à trois étages

Il  semble  difficile  de  comprendre  l’évolution  de  Guadeloupe  sans
considérer l’histoire de la franc-maçonnerie. Celle qui se veut solidaire et
pour  le  progrès  de  l’humanité  n’a  pas  échappé  à  la  réalité  socio-
économique et ségrégationniste qui l’a vu naître.

L’histoire de la franc-maçonnerie en Guadeloupe débute officiellement en
1745 avec la création de la loge ” Sainte Anne ” dans la commune du
même nom. À l’origine, elle rassemble nombre d’aventuriers, des fils de
notables  en  opposition  avec  leur  milieu  social,  des  flibustiers  et  une
grande majorité de blancs venus aux colonies et à qui la fortune n’avait
pas souri. Les noirs n’y sont pas encore. Ils y viendront plus d’un siècle
plus tard. Disons-le clairement, certains idéaux humanistes ne pesaient
pas lourd face à une réalité économique nourrie par la traite négrière et
l’esclavage chez certains maçons. Très vite, est-ce dû au caractère féroce
de la vie à l’époque, ou à l’espoir de bousculer une hiérarchie sociale de
plus  en  plus  insupportable,  le  mouvement  maçonnique  va  faire  tache
d’huile. Luciani Lanoir L’Étang dans son ouvrage ” Réseaux de solidarité
dans la Guadeloupe d’hier et d’aujourd’hui ” paru chez l’Harmatan, nous
apprend que, pas moins de 12 loges voient le jour dans de nombreuses
communes de la Guadeloupe en moins de cinquante ans, mais demeurent
un phénomène urbain.



 

LOGE DES NÈGRES

Franc-maçonnerie et hommes de couleurs

En 1836 apparaît la loge des disciples d’Hiram, du nom de l’architecte qui
sous le Règne de Salomon aurait construit le temple de Jérusalem. Les
mulâtres  peuvent  enfin  se  réunir  dans  un espace à  leur  mesure.  Des
hommes de couleur mais pas encore de noirs ou si peu. L’influence de
Victor Shoelcher pèsera afin que le premier, Louisy Mathieu ébéniste de
son état et initié en 1836, accède au poste de député de la Guadeloupe en
1848. À cette époque nous rapporte Bérard Donzenac, les loges sont vues
comme ces sociétés de bienfaisance, voir de secours mutuel où l’on peut
même croiser quelques hommes d’Église. De par la profession de certains
de leurs membres, souvent appelés à changer de lieu de résidence, ces
loges  connurent  des  fortunes  diverses.  Certaines  disparurent,  d’autres
pas. Mais la franc-maçonnerie elle, démontrait son implantation pérenne
dans  l’île.  Même  si  elles  connurent  aussi  des  périodes  sombres.  Des
persécutions où leurs membres furent pourchassés et leurs biens saisis.
Puis en 1862, c’est le renouveau. La loge les élus d’occident qui vient de
fêter ses 150 ans, s’installe à Basse Terre. En 1903, Hégésippe Légitimus
crée la rupture et crée la loge égalité qualifiée de loge des nègres par ses
détracteurs. Quoi qu’il en soit, c’est bien par ce biais que les noirs de
Guadeloupe  entreront  massivement  en  franc-maçonnerie.  Les  frères
d’alors ont pour nom, Edward Bangou, grand père de l’actuel maire de
Pointe-à-Pitre, mais aussi Emile Dessout père d’un autre maire de Pointe-
à-Pitre.

 

FRATERNITÉ

Franc-maçonnerie et blancs créoles

Les grandes familles de blancs créoles vont d’abord tirer profit de la franc-
maçonnerie. Le principe de solidarité cher à l’ordre, va être adapté à leur
situation sociale de groupe minoritaire et cela ne va que peu changer au
cours des siècles à venir. Luciani Lanoir L’Étang y voit l’origine de cette



propension  des  blancs  créoles  de  la  Guadeloupe  et  des  békés  de
Martinique à se marier exclusive ment entre eux. Dès l’époque, il se dit
que tout mariage engage la survie du groupe. “ Une alliance avec des gens
de couleurs risquerait de démanteler le groupe en tant qu’entité raciale
tandis qu’une alliance avec des métropolitains entraînerait une diffusion
des biens vers l’extérieur et un éparpillement des pouvoirs économiques. ”
Ces loges serviront amplement leur cause mais pas uniquement. Inutile de
dire que dans un tel  contexte les gens de couleurs sont très rares et
condamnés à demeurer au bas de l’échelle des grades avec pour unique
mission, le service lors des agapes qui clôturent les réunions. En matière
de solidarité humaine on a fait mieux.

 

MORNE LA LOGE

Reconquête

Après une nouvelle politique de persécution voulue par le gouvernement
de Vichy et appliquée par le Gouverneur Constant Sorin, seul trois loges
survivent. Mais la reconquête est proche. La franc-maçonnerie se réactive
de nouveau. En 1952, la loge Félix Eboué crée en 1950 s’installe deux ans
plus tard au morne de la poterie, morne de la loge comme il est le plus
souvent désigné. Bientôt, plus de 12 nouvelles loges lui emboîteront le pas.
Dans les années soixante, certaines s’unissent d’autres mises en sommeil
se  réactivent.  Les  décennies  suivantes  marqueront  un regain d’intérêt
pour la franc-maçonnerie avec un fort recrutement et dans les années
1980 une nouvelle loge Lux Karukera verra le jour avec son pendant bas
terrien clé d’Émeraude, portant à une trentaine, le nombre total de loges
sur le département.

 

POUVOIR

Les francs-maçons en politique

Plusieurs grands noms de la politique guadeloupéenne et plus largement
antillaise sont attachés à la franc-maçonnerie. Ainsi le célèbre chevalier



Saint-Georges  aurait  été  le  premier  mulâtre  franc-maçon.  Victor
Schœlcher était en parfaite cohésion avec le triptyque de la République –
Liberté,  Égalité,  Fraternité,  triptyque revendiqué aussi  par  les  francs-
maçons du GODF. Hégésippe Légitimus était lui aussi franc-maçon. Aimé
Césaire aurait été au Grand Orient De France. Plus près de nous, Lucien
Bernier, Frédéric Jalton, Emile Dessout, mais aussi Marcel Gargar quoique
communiste alors que les communistes étaient particulièrement hostiles
aux francs-maçons. Citons Maurice Satineau, Daniel Marsin mais aussi le
ministre des Outre-mer Victorin Lurel.

SAUVÉS DU DÉLUGE

Les origines de la franc-maçonnerie

Les francs-maçons perpétuent en partie les rites et les usages apparus au
Bas  Moyen-Âge  en  Grande-Bretagne  sur  les  chantiers  de  cathédrales
notamment. Les ouvriers les plus anciens – les compagnons – formaient les
nouveaux  arrivants  appelés  alors  les  apprentis.  Les  travailleurs  se
retrouvaient dans des loges, petits abris dispersés sur le chantier où ils
posaient leurs outils  et  discutaient des travaux accomplis et en cours.
Chaque nouvel arrivant jurait sur la Bible de respecter Dieu, la Sainte-
Eglise, son roi et le maître de chantier. Par la suite, les lettrés ont voulu
ancrer cette organisation dans une mystique et inventent une légende sur
les bases de croyances populaires. Le maçon était alors le descendant
détenteur des secrets de la géométrie sauvés du Déluge par les fils de
Noé. La puissance de ces organisations n’a pas cessé d’augmenter et au
XV siècle, tous les maçons étaient présentés à la Compagnie des maçons
de Londres et le mot loge a fini par englober tous les maçons travaillant
sur un chantier.

 

MISE EN CONDITION ET DÉCORUM

La puissance des symboles

L’entrée en franc-maçonnerie doit se faire en vertu du respect de rites
fondateurs afin d’ancrer chez l’arrivant l’ampleur de ce nouvel acte. Aussi



quand un apprenti fait une demande d’entrée dans une obédience, une
enquête de moralité est préalablement menée sur lui. Si l’enquête abouti à
une réponse favorable, il est emmené les yeux bandés devant un conseil de
frères qui l’interroge. Si les réponses données sont satisfaisantes, on lui
notifie la date de son initiation. Alors il se présente les yeux bandés, la
chemise ouverte et tombant sur l’épaule, une jambe de pantalon remontée
et une corde au pied. Il devra accomplir trois épreuves maçonniques : celle
de l’air, de l’eau et du feu. Certaines épreuves ont aussi attrait au cercueil.
Cette avalanche de symboles représente les valeurs que dès son entrée
l’apprenti promet de respecter. Les yeux bandés car il doit apprendre à
faire  confiance  à  ses  frères.  La  chemise  débraillée  car  il  doit  faire
l’apprentissage de l’humilité dans le dénuement. Les trois éléments sont
l’héritage de la collusion entre alchimie et franc-maçonnerie. Quant au
cercueil il représente l’engagement de l’apprenti dans la vérité jusqu’à sa
mort.

 

Hiérarchie

La loge dite bleue – commune à toutes les obédiences – est composée de
trois niveaux : les apprentis, les compagnons et les maîtres. Une loge n’est
parfaite que si elle regroupe les sept lumières qui sont les échelons de la
hiérarchie.  À sa  tête,  le  Vénérable  Maître  aidé dans sa  tâche par  un
collège d’officiers. Viennent ensuite le premier surveillant, l’orateur, le
secrétaire,  l’hospitalier  en charge d’assister  des frères en détresse,  le
trésorier et le couvreur. Le nouveau franc-maçon confronté à sa première
épreuve est placé sous la colonne du Nord, ce qui signifie que pour une
durée de trois ans il devra observer un silence complet pendant les tenues,
ceci pour développer ses facultés d’écoute et d’observation.


